



اشاره

همگان قبول دارند که ابتکار مرحوم آیتالله مهدی الهى قمشهاى، نقطهٔ عطفى در تاريخ ترجمهٔ قرآن کریم به زبان فارسی است. آن مرحوم ترجمه را از صورت لغت به لغت يا «تحتاللفظي» خارج كرد و این کاریعنی تبعیت نکردن و عبور از ساختار زبان عربی در ترجمهٔ فارسی و پیروی از ساختار دستور زبان فارسی در ترتیب کلام و البته این روش، هنگام ترجمـهٔ آیات به زبان فارسی مزیتهایی دارد. مزیت اوليـهٔ چنين ابتـکاري، نزديک کردن زبـان ترجمهٔ قرآن به زبان متعارف و معیار فارسی بود و سبب شد، قرآن كريم براي عموم مخاطبان قابل فهمتر شود.

از زمان انتشار این ترجمه تاکنون، به ویژه پس از پیروزی انقلاب اسلامی، دهها ترجمهٔ فارسی با تأسی به ابتکار مرحوم الهی قمشهای در ایران منتشر شدهاند که در کلیت سیاق کار چندان با هم تفاوت ندارند. اما امسال مترجم روحاني جواني به نام حجتالاسلام على ملكى كتابى با عنوان «ترجمهٔ خواندنى قرآن

کریـم، بـرای نوجوانـان و جوانـان» را منتشـر کـرد که مى توان گفت دومين «نقطهٔ عطف» ترجمهٔ قرآن مجید به زبان فارسی محسوب می شود.

ابتکار وی، هم در محتوا و هم در ساختار کلام فارسی، سبب شده است مطلب در اولین خوانش مخاطب قابل درک و دریافت باشد. او شیوهٔ ترجمهٔ خود را «پیام رسان» و «محتوایی» معرفی می کند. ملکے جدا از فہم به نسبت تازهای که هنگام ترجمـهٔ برخـی از آیـات و کلمـات (مبتنـی بر تفاسـیر بهویـژه المیـزان مرحوم علامه طباطبایـی) دارد، کار مهمی در ساختار فارسی انجام داده است. او زبان ترجمه را به زبان گفتار نزدیک کرده است. در نتیجه حاصل کارش بسیار متفاوت با کار دیگر مترجمانی مىنمايىد كه در چند دهـ أخير، پـس از مرحوم الهي قمشهای قرآن را به فارسی برگرداندهاند. آنان معیار کار را زبان رسمی (کتابی) و بسیاری زبان ادبی قرار دادند، ولي ملكي از اين گزينهٔ عمومي عبور كرده و «زبان گفتار» را معیار کارش قرار داده تا به «نوجوانان و جوانان» اولویت ببخشد و آن ها بتوانند با قرآن از طریق ترجمهٔ فارسی ارتباط نزدیک بگیرند و محتوای عربی کلام وحی را در برگردان فارسی آن درک کنند. اکنون که چند ماه از چاپ اول «ترجمه خواندنی قرآن کریم» می گذرد، به نظر می رسد که مخاطبان این ترجمه بسیار فراتر از «مخاطبان هدف» باشند و به شکلی دارد فراگیر می شود.

البته روشن است، ابتكار آقای ملکی، در ابتدای راه قرار دارد و خودش نیز در گفت و گویی که می خوانید، بدان تصریح می کند. ترجمهٔ قرآن کریم پس از چندین دهه که به این «نقطهٔ عطف» رسیده است، به پالایش، ترمیم و تصحیح نیاز دارد تا به صورت جریانی روبه پیش و در همان حال، قابل پالایش و پیدایش به حرکت تکاملی خود ادامه دهد و مسیری تازه برای جذب و جلب دلها و دیدهها به انوار پرفروغ کلام وحی، به ویـژه در میان نوجوانان و جوانان مسلمان باشد.

این گفتوگو در شهر امام رضا (ع)، «مشهد مقدس» انجام شد و آقای ملکی اعلام کرد که چاپ دوم را با تصحیحاتی به زودی به مخاطبان عرضه می کند. ایشان از انتقاد و پیشنهاد استقبال می کند و منتظر است با شما دبیران عزیز قرآن و معارف اسلامی آرای خود را از هر طریق که میخواهید، با وی در میان بگذارید.

ملکی: متولد سال ۱۳۴۹ در اراک هستم. هفت سال در اراک درس طلبگی خواندم. به مدت ۱۰ سال در قم بودم و یک دوره پای درس خارج أيتالله مكارم شيرازي، أيتالله سبحاني، أيتالله شبیری زنجانی و آیتالله جوادی آملی نشستم.

در درس تفسیر آیتالله جوادی آملی سفت و سخت حاضر می شدم و در کنار تفسیر مباحثه هم داشتم. بعد هم به مشهد آمدم و مشغول کار تبلیغ در داخل و خارج کشور شده. «سازمان فرهنگ و ارتباطات اسلامی» به این دلیل که با زبان انگلیسی آشنایی دارم، مرا برای تبلیغات خارج کشور انتخاب می کرد. کتابی را با عنوان «Don't cry mother» (گریه نکن مادر) به فارسی ترجمه کردهام. این کتاب زندگینامهٔ شیعیان تایلند است و انتشارات جامعهٔ مدرسین آن را چاپ کرد. به علاوه کتابهایی برای سازمان حج و زیارت نوشتهام و کتابی هم با عنوان «کعبه از زبان خود» نوشتهام.

# حاج آقا ملکی شما با چه انگیزهای قرآن را برای نوجوانان و جوانان ترجمه کردید؟

دو دختر دارم. دخترانم زمانی که در دورهٔ راهنمایی (متوسطه اول) تحصیل می کردند، در ماه رمضان، ترجمـهٔ قرآن یکـی از مترجمان معـروف را میخواندند و مرتب سؤال مي كردند كه: اين جمله يعني چه؟ یعنی ترجمهٔ فارسی را متوجه نمی شدند. همان وقت به فکر ترجمهای از قرآن کریم برای کودکان (چهارم و پنجم ابتدایی و نوجوانان) افتادم. زیرا جای این کار را خالي ميديدم.

ابتدا از جزء سی ام ترجمه را شروع کردم. هر سورهای که ترجمه می شد، به تعداد دانش آموزان یکی دو کلاس، نسخههایی تهیه میکردم (یک کلاس از ابتدایی و یک کلاس از راهنمایی) و با هماهنگی معلم مربوط، در اختیار بچهها قرار میدادم. گفته بودم، هر کلمه یا جملهای را متوجه نمی شوند و فکر می کنند سخت است، زير أن خط بكشند. بعد نسخهها را جمع و بررسی می کرده. از هر لغت یا جملهای که شش هفت نفر زیرش خط کشیده بودند، متوجه می شدم که ترجمه برای بچهها نامفهوم یا كممفهوم است. أنها را اصلاح مي كردم. جزء سي ام با این روش ترجمه و چاپ شد. الحمدلله استقبال هـم کردنـد. به ویژه علیرضا محسنی کـه مدیریت یک پیش دبستانی را داشت، یکجا ۱۰۰۰ نسخه از این ترجمه را خرید. بچههای من هم در کلاسهای آقای محسنی قرآن را یاد گرفتند. بعد با همین روش از ابتدای قرآن کریم شروع به ترجمه کردم.

بنا را هم بر این هدف گذاشتم که ترجمه فارسی بنده «پیامرسان» و محتوایی باشد و نه لغت به لغت. زیرا به روش لغت به لغت، در جاهایی نمی توان به درستی به فارسی ترجمه کرد. مثالی بزنم: در ضربالمثلها، جملههای کنایی، یا اصطلاحات برگردان لغت به لغت ممكن نيست. به عنوان نمونه؛ مرا برای سخنرانی به دانشگاه دعوت می کنند و من این طور شروع به صحبت می کنم: «شیخنشینهای

خليج فارس، اونور آب، جانباز، مفقودالاثر، طرح سالمسازی دریا، زیبایی، پیرایش و تمبندی.» اگر دهها سال بعد، مترجمي بخواهد اين واژهها را به زبان دیگری ترجمه کند، از برگردان «طرح سالمسازی دریا» به صورت کلمه به کلمه چه مفهومی عاید خواننده می شود؟ حداکثر این معنی که می خواهند آشغال را از آب دریا جمع آوری کنند. اگر مترجم نداند که مراد اصلی از این اصطلاح مرکب چه بوده است، نمی تواند آن را برای مخاطبانش برگرداند. می دانیم که این اصطلاح را برای جداسازی زنان و مردان هنگام استفاده از دریا (آبتنی و شنا) وضع کردهاند. لذا باید این مفهوم به زبان مقصد در بیاید.

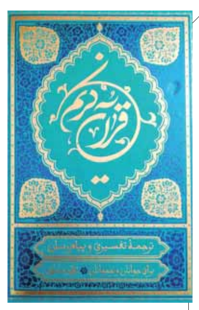
این معضل در ترجمه از زبان اصلی به زبان مقصد را ما به قرآن کریم میبریم. مشلا در ترجمهٔ لغت به لغت، مترجم بايد «مرجفون في المدينه» را «اراجيف گویان شهر» و «سماعون فیالکذب» را «بسیار شنوندهٔ دروغ» ترجمه کند. در حالی که برای این کار باید به مدینهٔ ۱۴۰۰ سال پیش برود تا دریابد، به شـایعهپراکنان در این شـهر، «مرجفـون فیالمدینه» گفته شد، نه اینکه کسانی بودند که اراجیف مى بافتند. «سـمّاعون فى الكـذب» هـم «خبرچينـان برای یهودیان» بودند. البته جاهایی باید دنبال قراین برود، شرایط نزول را بررسی کند و کارهایی از این دست انجام بدهد تا به ظنّ قابل اعتماد و در جاهایی به یقین برسد.

ببینید، آیهٔ «انّ شانئک هوالابتر» را مترجم «دشمن تو دم بریده است» ترجمه کرده است. اول اینکه «شانئ» به معنی دشمن نیست. «شانئان» یعنی «زخـم زبان زدن»، و «کینهجویی و کینهتوزی». شانئ کسی است که زخم زبان میزند. در این آیه خداوند میفرماید: «کسی که به تو زخم زبان میزند، خـودش ابتر اسـت.»

«بتر» در لغت یعنی حیوان دمبریده و آن زمان به صورت کنایی به کسی می گفتند که یا فرزند نداشت و یا فرزند پسر نداشت.

پدر عمروعاص با بی تربیتی تمام به پیغمبر خدا (ص) «ابتر» می گوید و سورهٔ مبارکهٔ کوثر بر پیغمبر (ص) نازل می شود که بر تو کوثر داده ایم. وقتی این سوره نازل شد، رسول خدا(ص) دختر داشت. در جامعهٔ جاهلیت، دختر جایگاهی نداشت. این سوره خبـر از غیـب میدهـد که در آینـده این کوثر خبرسـاز می شود. لـذا آن کسی کـه بـه تـو، بـه دلیـل داشـتن دختر، زخمزبان مىزند، خودش ابتراست. ابتر صورت کنایی دارد و در گفتار مردم به آدم شیطان صفت، دغل، جَلب و پدرسوخته؛ دمبریده می گویند. به نظر شـما اینجا «دمبریده» جایـگاه دارد؟

برخے به من ایراد می گیرند: «أقا! لغت به لغت



بنا را هم بر این هدف گذاشتم که ترجمه فارسىبنده «ییامرسان»و محتوايي باشدو نه لغت به لغت. زیرا به روش لغت به لغت، در جاها يينمي توان به درستی به فارسى ترجمه کرد



ترجمه می کردی!» این ترجمه که وحی منزل نیست. می توانم موارد کثیری را نشان دهم که در ترجمه به روش لغت به لغت، هر مترجم چیزی متفاوت از دیگران ترجمه کرده است.

é در فارسی هم «دمبریده» مفهوم دنبالهبریده دارد و یعنی کسی که به علت بى فرزندى نسلش ادامه پيدا نمى كند. علاوه بر این کنایهای است از آدم مکار.

ملکی: برخے «ابتر» را «دمبریده» معنا کردهاند. آقای **گرمارودی** به صورت «بی پساوند» آورده است. ســؤال مــن ايــن اســت: عــاص ابــن وائــل بي تربيت به پیغمبر (ص) گفته است «بی پساوند»؟ برخی «بینسـل» گفتهانـد. مـن هـم «بینسـل» أوردهام که دقیق نیست. «ابتر» کنایی است. اگر بتوانیم برای ابتر معادل کنایی در فارسی بیاوریم، خیلی بهتر است. ما «جاق كور» را معادل آوردهايم.

é در این ترجمه که جلوی روی ما قرار دارد، «اجـاق کور» نیسـت. «بینسـل» اسـت. متن اینطور است: «البته دشمن تو خودش بىنسل است، نـه تو!»

ملکی: برخی می گویند پیغمبر (ص) بچه داشته است. لذا نمى شـود گفت: «اجاق كـور». فكر مىكنند ما این حرف را میزنیم، در حالی که ما داریم حرف أن عـرب جاهلي را به فارسـي منتقل مي كنيم. خداوند به این فرد می گوید: «خودت اجاق کوری». یعنی بگذار چند سال بگذرد، نشانت میدهم که تو اجاق كورى يا پيغمبر خدا (ص)!

اصلا می گویم؛ ترجمهٔ لغت به لغت، ارزشمند و در جای خودش محفوظ. در کنارش ترجمهٔ محتوایی هم داشته باشیم. نه اینکه ترجمهٔ لغت به لغت چنان عرصه را به ترجمهٔ محتوایی تنگ کند.

شما مرحوم واعظزاده خراسانی را می شناسید که از چهرههای شاخص قرآنی است. ایشان زمانی در بنیاد پژوهشهای آستان قدس رضوی بود و چند سالی نیز به سمت مسئول دارالتقریب مذاهب اسلامی منصوب شده بود. زمانی که برای مطالعه به بنیاد پژوهشها می رفتم، به ایشان گفتم: «مشرک به چه معناست؟ «الذين اشركوا يا مشركين» گفتم همهٔ مترجمان ترجمه کردهاند: برای خدا شریکی قائل نشوید.» یعنی چه که برای خدا شریکی قرار میدهند؟

é به نظر می آید که «الذین اشرکوا» در قـرآن یعنی کسانی کـه الله را قبول داشـتند و پروردگار را کس دیگر میدانستند. یعنی کسے را به عنوان «رب» کنار الله قرار دادهاند. **ملکی:** من به أقای واعظزاده گفتم: از این جمله این معنی در نمی آید، گرچه برداشت شما درست

است. مثالي بزنم: حسن على يك مغازة بقالي دارد و مشرجب هم شریک اوست. هر دو در مدیریت مغازه دخالت دارند. در حالی که از وضع مشرکین مکه این در نمی آید. آقای واعظزاده به فکر فرو رفت. من «لاتشر كوا بالله» را «بت نيرستيد» ترجمه كردهام. مشرکین مکه بت پرست بودند و «الله» را به عنوان ربالارباب قبول داشتند، ولى فكر مى كردند امورشان را بتها اداره می کنند. پس نمی شود گفت: «شریک خدا».

é خداوند به پیغمبر (ص) می فرماید: به مشرکان بگو، خدای من این چیزها را خلق کرد. به آنان بگو معبودان شما چه چیزی را خلـق کردند؟ آیا مفهوم شـراکت در خلـق را از نظر باور بت پرستان و مشرکان نمی رساند؟ ملکی: نه! می گوید از بت پرستان بپرسید چه آفريدنــد.

é از زاویـهٔ نگـرش خداوند، در این سـؤال نفی خلقت از طرف معبودان مشرکان نهفته است. ولے از سوی دیگر، مشرکان و بت پرستان را تقبیے میکند کے شما اشتباہ کردہاید که برای خداوند در خلقت شریک قائل شدهاید. ملكى: مشركان مى گفتند كه خداوند - الله- ادارة امور دنیوی را به بتها واگذار کرده است؛ یعنی بتها ارباب جزئى اند. به آقاى واعظزاده خراساني گفتم: «افلا يرون انّا نأتي الارض ننقصها من اطرافها» (انبياء/ ۴۴) را مترجمان چنین معنا کردهاند: آیا نمی بینند که ما به سراغ زمین می آییم و از پیرامون های آن می کاهیم؟ به نظر شما این جمله در ترجمه یعنی چی؟ ایشان فکری کردند و گفتند: به نظر من خداوند با امواج دریا به صخرههای ساحلی میزند و آنها را می شوید و از مساحت زمین کم می شود.

گفتم با توجه به سیاق آیات، به انقراض نسلها اشاره دارد. به این نکته برخی، از جمله علامه طباطبایسی، اشاره کردهاند: آیا بتپرستان مکه نمی بینند که ما به سراغ مردم روی زمین می آییم و نسلها را یکی پس از دیگری منقرض می کنیم؟ دنبالــهٔ آیــه آمــده اسـت: «افهــم الغالبـون»: آیــا آنــان مى توانند حريف ما بشوند؟ نمى توانند بشوند. كسانى كه ترجمـهٔ تحتاللفظـي ميكننـد، چطـور ميتوانند این مفهوم را از کلمات دربیاورند؟! «ولاتجعل یدک مغلولة الى عنقك» (اسرا/٢٩). كار همه مترجمان قدر امروزی را نگاه کنید، نوشتهاند: «دستت را به گردنت زنجیر نکن.» یا «دستت را به گردنت غل نکن». خواهش می کنم ترجمهٔ انگلیسی این موارد را هم بگذارید تا معلمان ببینند.

این ترجمه را به یک نفر آمریکایی که عضو هیئت علمي دانشگاه الزهراست، نشان دادم، گفت: نمي فهمم.



برخىمىگويند

پیغمبر (ص) بچه

داشته است. لذا

نمیشودگفت:

مىكنندما اين

حرف ان عرب

منتقلمي كنيم.

«اجاق كور». فكر

حرف را میزنیم،

در حالی که ما داریم

جاهلی را به فارسی

خداوند به این فرد

میگوید: «خودت

اجاق کوری». یعنی

مىدهم كه تو اجاق

کوری یا پیغمبر خدا

بگذار چند سال

بگذرد،نشانت

شما در خیابان از مردم و در مدرسه از دانش آموزان بپرسید که از جمله: «دستت را به گردن زنجیر نکن یا نیاویز»، چه می فهمید؟ برخی از مترجمان جـواب میدهند: با توضیح در قلاب، جمله را روشن می کنیم. برخی از مترجمان اصلا توضیح در قلاب هـم نياوردهاند.

در تفاسیر نوشتهاند: این کنایه است. وقتی کنایه شد، باید ببینیم مفهوم کنایی آن چیست. مفسران گفتهاند: این کنایه از خست است. پس روساخت، همين الفاظ آيه است و زيرساخت، مفهومي است به نام «خست». کار مترجم این است که برای زیرساخت، روساخت کنایی در فارسی پیدا کند. یا روساخت در هر زبان دیگری که به اصطلاح زبان مقصد است.

ما در فارسی می گوییم: در کمک به نیازمندان «ناخنخشک نباش»، «مشت بسته نباش». مى گوييـــم: «از دســتش آب نمى چكــد». وقتــى چنين معادل کنایی نیاوریم، ترجمه خراب می شود و خواننـده چیـزی نمیفهمـد. در آیـه ۲۹ سـورهٔ اسـرا مى خوانيم: ولاتجعل يدك مغلوله الى عنقك و لا تبسطها كل البسط فتقعد ملوما محسورا.» در ترجمهٔ ما آمده است: «در کمک به نیازمندان ناخن خشک نباش و آنقدرها هم دست و دلبازی نکن که دیگران سرزنشت کننـد و از کار و زندگـی وابمانـی.»

روزی رفتیم خدمت آقای **قرائتی.** گفت: در ترجمه تان چکار کردهاید؟ گفتم: ما بار منفی یک گروه از لغات و جملات را در ترجمه گرفتهایم و این کار برای دانشآموزان مفید است. گفت: مثلاً؟ گفتم: مثلا در توصیف حوریان بهشتی یا خلقت انسان می فرماید: ما شما را از «منّی یمنا» آفریدیم یا «ماءدافق» یا «کواعب اترابا».

آیا واقعا شما می توانید پیش دختر یا پسرتان «منی» بگویید؟ برخی می گویند: پس چرا قرآن استفاده كرده است؟ همه معتقديم كه قرآن معجزه است. محتوای دین (دین را برنامهٔ زندگی معنا کردیم) برنامهٔ زندگی است و قرآن برنامهٔ زندگی را در قالب الفاظ عربی ۱۴۰۰ سال پیش به ما داده است. به نظرم اعجاز قرآن ۹۰ درصد در محتوای آن و ۱۰ درصـد در الفاظ أن اسـت. آيـا در زمان ما عربها قرآن را میفهمند؟ خیلی سخت است که بگوییم می فهمند، متوجه می شوند که قرآن متن فاخری دارد، ولی به صورت قطعی نمی توان گفت که اعجاز قرآن را در تمام آن درمی یابند.

é آیا شما در این مورد تجربهٔ میدانی کردهاید؟ خودتان از عربها پرسیدهاید؟ ملکی: از عرب بحرینی، حجازی و کویتی پرسیدم: از أيـهٔ «ولاتجعـل يـدك ...» چـه مىفهميـد؟ گفتنـد:

نمی دانیم. به این دلیل متوجه نمی شوند که کنایی است. أقاى حداد عادل پرسيد: «كواعب اترابا» را چطور معنا کردی؟ گفتم: «همسران خوشاندام و

## é خوشاندام خـوب اسـت ممكن اسـت هم مردوهم زن باشد.

ملکے: از اول تصمیم گرفتم که آیات را تا حد ممکن، جنسیتی معنا نکنم. برای مثال در قرآن داریم: «الرجال قوّامون على النساء» همه گفته و نوشتهاند: مردان بر زنان مسلطاند و در سورهٔ بقره آمده است: «وللرجال علیهینّ درجه» که به این صورت آن را ترجمه کردهاند: مردان بر زنان برتریهایی دارند. با این نوع ترجمهها نصف خوانندگان قرآن ریزش پیدا مي كنند.

é شـما آيـهٔ «الرجـال قوّامـون على النسـاء» (نساء/٣٤) را چطور ترجمه و تفسیر کردهاید؟ ملکی: به این صورت: «مدیریت خانواده با مرد خانه است. چون خدا مردان را نوعاً از نظر توان و تصمیم گیری در موقعیتهای حساس، مقدم بر بانوان قرار داده است و نیز برای آنکه هزینههای زندگی را مردان تأمين مي كنند. اين آيه خيلي حساس است و پانوشت هم دارد (ص ۸۴، ترجمهٔ خواندنی قرآن کریے، پانوشت) که در آن گفتهام: مدیریت خانه دلیل بر برتری نیست. لذا اگر در خانه اتفاقی بیفتد، مردی تن لش (معتاد) باشد، زن خانه كار ميكند تا خانواده را تأمين كند.

#### é با «منّى يمنا» (قيامت/٣٧) چه كردهايد؟

ملکی: ترجمهٔ آیه اینطور است: «مگر ذرهای ناچیز نبود که در رحم جا گرفت؟» و «ماء دافق» که آب جهنده است. از جهندگی صرف نظـر کردم و لازمهٔ معنا را آوردهام. در خیلی از جاها مترجم نتوانسته یا نخواسته است، بهطور صريح لفظ خاصي را معنا كند، از لوازم معنا استفاده کرده است. من هم به جای «جهنده» لازمهٔ معنا را آوردهام. در تفاسیر گفتهاند: خداونید می خواهید به انسان بفهمانید که تو از یک قطره آب بدبوی جهنده به وجود آمدهای و به این صورت در صدد تحقیر انسان خودخواه و مغرور است. آقای قرائتی پرسید: غیر از ترجمه نکردن «آب جهنده» دیگر چکار کردی؟ پس از چند مورد یـادآوری گفتـم: مترجمان دربـارهٔ آیات ۳۶ و ۳۷ سـورهٔ غافر که فرعون به هامان دستور ساختن بنایی را

«و قـال فرعـون يـا هامـان ابـن لـى صرحالعلـى ابلـغ الاسباب/اسباب السماوات فاطلع الي اله موسي و انَّے لا ظنَّه کاذبا»، مترجمان گفتند: «ای هامان! برای من بنایی بسیار بلند بساز، برای من برجی بلند بساز، برای من برج مرتفعی بساز، برای من موشکی

از عرب بحرینی، حجازی و كويتي پرسيدم: از «ولاتجعل یدک ...» چه مے فہمید؟ گفتند:نمی دانیم. به این دلیل متوجهنمىشوند که کنایی آس<u>ت</u>

- برجیی- برافراشته بساز.» ما ترجمه کردهایم: «ای هامان! برای تحقیق بیشتر رصدخانهای بزرگ برایم بساز، بلکه با آن از اوضاع فلکی مطلع بشوم و با آنکه فکر می کنم موسی دروغ گو باشد، از خدایش اطلاعاتی به دست بیاورم.»

é مشابه این به نوعی در شاهنامهٔ فردوسی از قـول كيكاوس آمده است. به گفتهٔ فردوسي، ابليس او را فریفت و گفت: «چنین گفت کاین فرّ و زیبای تواهمی چرخ گردان سزد جای توابکام توشد روی گیتی همه/ شبانی و گردنکشان چون/ یکی کار ماندست کاندر در جهان/نشان تو هرگز نگردد نهان/ ... / گرفتی زمین و آن چه بدکام تو/شود آسمان نیز در دام تـو/ دل شـاه از آن ديـو بـي راه شـد/ روانـش از اندیشـه کوتاه شـد/...

و بعد بچه عقابها را برای پرواز وی و تسلط بر آسمان پرورش دادند و آن اتفاق افتاد که می دانید. در اسطورههای یونانی هم چنین اقدامی روایت شده است و طرف به بلندترین قله کوه می رود.

یعنی در اسطوره به عنوان رصدخانه نیست، مشابه همین نکتهای است که در قرآن کریم از قول هامان أمده است. اقدامی برای مقابله با قدرت آسمانی و ماورایی است.

ملكي: أقاى قرائتي با تعجب گفت: «رصدخانه بسازد؟!» در تبیان شیخ طوسی، هزار سال پیش این نکته گفته شد. دیگران هم لفظ «رصدخانه» آوردنـد یکـی دو تـا هم نیسـت، خیلی اسـت.

فرعونی که امپراتوری بزرگی را مدیریت می کرد، شيرين عقل نبود كه بگويد ساختمان بلندى بسازيد، بعد ماجرای آن پرندهها و بخواهد دنبال خدای موسى بگردد.

é آقای ملکی با آنچه در شاهنامه آمده، خیلی آشکار است. نیازی به تفسیر ندارد. ملکے: باشد خیلی از شاعران ما، خیلی از اهل لغت برای اینکه معنی لغتی را دریابند، به خود قرآن مراجعه کردهاند. من قرآنی و من معلم برای اینکه معنی لغتی را بفهمم به کتاب لغت مراجعه می کنم و می بینم به قرآن ارجاع داده است. این کار یعنی چی؟ یعنی قرآن را برای اثبات مدعای خودش استخدام كرده است. اينكه شد من به تو و تو به من ياس بده!

من به آقای **جمال شورجه** زنگ زدم. با پسر أقاى سلحشور هم صحبت كردم. گفتم حاضرم سريال حضرت **يوسف** شما را أسيب شناسي كنم. برای مثال، یوسف و **یعقوب** در جایی جملهای گفتهاند که نامفهوم است. چرا؟ زیرا مرحوم آقای سلحشور، آدم فاضلی بود، ولی خودش مترجم قران

نبود. گرچه طلبه هم بود. خلاصه از همین ترجمهها استفاده کرده بود. لذا برخی از جمله ها گنگ و نامفهوماند و برخی از جاها را یقین دارم که اشتباه معنی شده است؛ مثلاً وقتی که می گوید: «ربّ انّی ظلمت نفسي.» مترجمان از قول حضرت موسى (ع) نوشتهاند: خدایا من با کشتن طرف به خود ستم كردم. يعنى پيغمبر اولوالعزم را آدم قاتل معرفي كرده

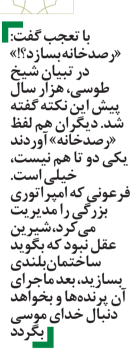
- بعدش می گوید: «فغفرلی». ضمن اینکه در این ماجرا هنوز پيغمبر نبود.

ملكي: ميخواهم بگويم أيا حضرت موسى مرتكب قتل از روی ظلم شد؟ یا موضوع چیز دیگری است؟ یکے از ویژگی های ترجمهٔ من این است که افکار عقیدتے دانش آموز را به هم نمی ریزم، بلکه عقیدهاش را محکمتر می کنم. من به این مفهوم ترجمه کردم که با کشتن طرف، خودم را به دردسر انداختم. پس «ظلم به نفس» یعنی چه؟ جواب این است که ما اصول اعتقادی محکم داریم؛ مثل «عصمت انبیاء». ما عصمت انبيا را از آيات قرآن درآوردهايم: «و ما ينطق عن الهوي ان هو الا وحي يوحي» (نجم/ ٣و ۴). و آیات دیگری که خط قرمز ما می شوند.

# é آیات اولیه سوره فتح را چطور معرفی کردهاید؟

به قول علامه طباطبایی باید بگردیم، غرض اصلی را پيدا كنيم: «انا فتحنا لك فتحا مبينا. ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبک و ما تأخّر و يتمّ نعمتـه عليک و یهدیک صراطا مستقیما» (فتح/ ۱و ۲). همهٔ مترجمان معنا کردهاند: گناهان گذشته و آینده! علامه طباطبایی می گوید: اول شما ثابت کنید که «ذنب» أن موقع به معنى «گناه» بود. گرچه مىدانيم الان به این معنی است، ولی در ۱۴۰۰ سال پیش «ذنب» اصطلاحی برای گناه نبود. «ذنب» به معنی دنباله است. و یا: «تتبع». ما در ترجمه گفتیم: «ما با صلح حدیبیه، پیروزی درخشانی نصیبت کردیم اتا خدا پیامدهای منفی کارهای گذشته و آیندهات را بپوشاند و نعمتـش را بـا فتح مكـه بر تو تمـام ...»

مثال امروزی بزنم: رهبر انقلاب براساس مصالح، موقعیتها و مشورتها تصمیمهایی در مورد مذاکره با آمریکا یا موضوع هستهای و مسائل دیگر کشور می گیرد. ما قبول داریم درست است، با این حال تبعاتی دارد؛ به ویژه که یک عده موفقیت رهبری و نظام اسلامی را نمی خواهند. لذا مرتب بهانه جویی می کنند و ایراد می گیرند. خداوند به پیامبر(ص) می فرماید: تو تصمیم درست با هدف رضای خدا بگیر، من تبعات منفی کارهای تو را میپوشانم. میدانید که پیامبر (ص) را به کشورگشایی، جنگطلبی و





خداونديه پیامبر(ص) مىفرمايد: تو تصمیم درست با هدف رضای خدا بگير،من تبعاتمنفي کارهای تو را مىپوشانم

> گوششـان را دیدنـد، بهشـت را هـم میبینند.» گفتم شـما «ولايظلمـون نقيـرا» (نسـاء/١٢۴) را چه معنے کردہاید؟

> لیتاپ را باز کردند و دیدند: «کوچکترین ظلمی نکردند.» گفتم معنای «تقیر» کوچکترین است یا نقطهٔ یشت هستهٔ خرما؟ بعد پرسیدم: «فطیره» و «قطمیر» را چه معنا کردید؟ دوباره به لپتاپ رجوع كردند. گفتم: ملاحظه كرديد كه معناي خود لغت را نیاور دهاید؟ گفت: من هم اشتباه کردهام! گفتم: آیتالله مکارم شیرازی هم همین کار را کرد. گفت: هر کس این کار را کرده، اشتباه است باید در پرانتز

> باید لغت را معنا کنند و منظور آن را در قلاب بیاورنـد. بـه ایشـان گفتم: پرانتـز و قلاب ایـن مفهوم را دارنـد کـه شـما در اتوبـان شـش بانده، پشـت سـر هم دستانداز و سرعتگیر بگذارید.

> بنده چاپ اخیر ترجمهٔ قرآن یکی از مترجمان را دارم. همـهٔ قلابهـا و پرانتزهـا را برداشـته اسـت. در ترجمه هایی که از قلاب و پرانتز استفاده کردهاند، باز هم جابه جایی صورت گرفته است و به راحتی به شما این اشتباهها را نشان میدهم؛ حتی از صفحه اول ترجمه، ضمن اینکه معنی و توضیح با هم قاطی می شوند و جدا کردن آن ها راحت نیست. به این ترتیب مشکلات خواننده بیشتر و بیشتر می شود. «ليس البر بأن تأتوا البيوت من ظهورها» (١٨٩/ بقـره)، یعنـی خوبی این نیسـت کـه از پشـت خانهها وارد شوید، بلکه از در وارد شوید. مترجمها نوشتهاند: «از خانهها، از درش وارد شوید.»

> این ترجمه یعنی چه؟ آن وقت دانش آموز حق ندارد، بپرسد: مگر من میخواستم از دیوار وارد خانه شوم؟! ما در ترجمه نوشتیم: «خوبی آن

خونریـزی متهـم می کردنـد. خداونـد می فرمایـد کـه فتح مکه را بدون خونریزی ممکن می کنیم تا تبعات منفی ناشی از تبلیغات مشرکان خنثی شود. من در ترجمهام خطوط قرمز اعتقادی را رعایت کردهام. در آيهٔ ۱۱۰ سـورهٔ يوسـف ميخوانيم «حتّى اذا اسـتيأس الرسل»: تـا اینکه رسولان مأیوس شدند. و در جای ديگر از همين سوره داريم: «أنّه لا يائس من روحالله الا القـوم الكافرون» (يوسـف/٨٧).

این دو آیه را چطور با هم جمع می کنید؟ در آیـهٔ دوم بـه مأیـوس شـدن فقط قوم کافـر اشـاره دارد. سعى كرديم در ترجمه، اين مراقبتها بشود تا چهرهٔ انبیا، آسمانی و مقدس بماند و مخدوش نشود. ما در اعتقادات داریم که حتی «سهوالنبی» هم نداریم، اما با تأکید می گویم که در جاهایی، مثل «آب خوردن» عصمت انبيا را زير سؤال ميبرند. مثلاً: «و عصى آدم ربّـه فغوی» (طـه/۱۲۱): أدم عصیان کرد و گمراه شـد. چرا باید چنین جملاتی را در ترجمه بیاوریم؟ باید مترجم مراقب كارش باشد.

## é آیا برای آقای قرائتی مثالهای دیگری هـم آورديد؟

به آقای قرائتی. برایش این آیه را خواندم: «فی سّم الخياط.» در آيهٔ ۴۰ سورهٔ اعراف مي خوانيم: «لا يدخلون الجنّـة حتّى يلج الجمل في سمّ الخياط». یعنے اپن آدمها داخل بهشت نمی شوند، مگر اینکه شـتر از تـه سـوزن رد شـود! البتـه ایـن جملـه دو وجه دارد که ما وجه اول را گرفتیم. ما به جای «شتر از سـوراخ سـوزن رد شـود»، گذاشـته بودیـم: اگر پشـت گوششان را ببینند، بهشت را هم می بینند!» چرا؟ به این علت که کنایه است و امر محال را بیان می کند. در تفسير هم دارد كه اين كنايه از امر محال است. البته دریانوشت گذاشتم: «به قول معروف، اگریشت

ـت كـه لقمـه را دور سـر بچرخانـي، بلكـه خوبي آن است مراقب رفتارتان باشید. پس در هر کاری از راهـش وارد شـوید.»

این را من هم نگفتم. جرم من فقط این است که اندازهٔ معادل یابی ها را خیلی بالاتر بردم، در حالی کـه در ترجمههـای دیگران ۱۰ درصد یا کمتر اسـت. é در حقیقت شما با این ترجمه اعلام میکنید، باید در بخشی از برداشت خودمان از معارف قرآن تجدیدنظر کنیم.

ملکی: بله، در برداشت خودمان باید تجدیدنظر كنيم. ملاحظه بفرماييد، «فمن اوتى كتابه بيمينه یا شماله» را ترجمه کردهاند: اگر نامهٔ اعمال را به دست راستشان بدهند یا دست چپشان بدهند. متأسفانه در چاپ اول همین را آوردم و در چاپ جدید که به زودی از چایخانه بیرون میآید، آن را عـوض كـردم. زيـرا ايـن نـوع ترجمـه مـرا بـه فكر واداشت و با خود گفتم نامهٔ اعمال را به دست راست یا چپ دادن یعنی چه؟ و تعبیر دیگری هم داریم: «من وراء ظهره»: از پشت سر داد.

رفتم کتاب «تاریخ عرب قبل از اسلام» نوشتهٔ **بـواد علـی** اهـل عـراق را دیـدم. ایـن کتـاب ۱۰ جلدی است و به تشریح حال و هوای شبهجزیرهٔ عربستان می پردازد؛ اینکه چه غذایی می خوردند، چـه مي پوشـيدند و جايگاه خانواده چه بـود. به علاوه، وضعیت قبیله را شرح می دهد و نیز به چگونگی قضاوت، شغلها، سمتها و مانند آنها مي بردازد. وقتی این کتاب را بخوانی متوجه میشوی که آیات قرآن کریم در چه جامعه و فضای اجتماعی نازل شده است. خلاصه عرض کنم در ارتباط با یمین و شمال در محاکم قضایی آن عصر نوشته است: وقتی پرونده به نفع وله طرف بود، آن را به دست راستش می دادند و وقتی به ضرر و علیه طرف بود، آن را به دست چپش می دادند. در حقیقت این کار با هدف احترام و تحقیر صورت مي گرفت.

من ترجمه كردم: «أكر پروندهٔ اعمالش را با احتـرام تقدیمش کننـد، میگوید سـعادتمندم، و اگر با تحقیر به دستش بدهند، می گوید بدبختم.» همچنین، «وراء ظهره» را «زیر بغلش بگذارنـد» ترجمه كردهام.

شما معلم هستید و میدانید که به دانش آموز تنبل و خطاکار می گویند: «پروندهاش را بگذارید زیر بغلش تا برود دنبال کارش.» آیات قرآن را باید به صورت مفهومی ترجمه کنیم تا برای همه قابل فهم باشد.

یا «اخت هارون» را مترجمیان «ای خواهر

هارون» ترجمه کردهاند. در آیهٔ ۲۸ سورهٔ مریم مي خوانيم: «يا اخت هارون ماكان ابوك امرأ سوء و ما کانت امّـک بغیا»: تو کـه با اصل و نسـبی دیگر چرا؟! نه پدرت، عمران، مردی لاابالی بود و نه مادرت، حنّا، بدكاره. از «خواهر هارون» خواننده چیزی نمی فهمد، مگر حضرت هارونی که برادر حضرت موسى بوده است. اما اين خواهر، خواهر أن يكي هارون است، و بين اين هارون و أن هارون ۱۵۰۰ سال فاصله است. پس باید از مترجمان محترمي كه قلاب و پرانتز مي آورند و تحت اللفظي ترجمه می کنند، پرسید: «چرا در این مورد هیچ توضیحی نیاوردهاید؟!» در این مورد مفسران چهار، پنج وجه قائل شدهاند که من ازیک وجه آن استفاده کردهام.

### é نسبتی با هم داشتهاند!

ملكي: در صفحة ٣٠٧ توضيح دادهام. البته یک وجهش همین داشتن نسبت است. حضرت مریم (س) با آن صورتی که در قرآن کریم آمده است، حامله شد. بعد سر به بیابان گذاشت و خلاصه با آن وضع زایمان کرد که باز در قرآن آمده است. خداوند برای مواجه شدن او با مردم ایشان را ضمن دلداری، راهنمایی میکند که چکار کند. وقتی حضرت مریم با بچه در بغل به شهر میآید، زنهای محله توهین میکنند و شماتتش مى كننىد كه؛ تو ديگر چرا؟! تو كه سابقهٔ عفاف و عبادت داشتی! یهودیان کینه توز هم که دنبال بهانهای برای تحقیرش بودند، می گویند: «فأتت به قومها تحمله قالوا يا مريم لقد جئت شيئا فريا» (مریـم/۲۷): أنها بُهـتزده گفتنـد: «مریـم، ایـن دیگر چه کاری بود کردی؟» و در ادامه سه جمله مى گويند:

۱. یکی منادا: «یا اخت هارون»: ای خواهر هارون، ۲. «ما کان ابوک»: نه پدرت لاابالی بود،

٣. «ما كان امّك بغيا»: نه مادرت بدكاره.

به نظر شما در این سیاق جمله میخواهند از مریم تعریف کنند که می گویند: «یا اخت هارون»؟ یا می خواهند به ایشان طعنه بزنند؟ به نظرم فضای آیه با طعنه و نیش زدن بیشتر تطبیق دارد تا تعریف!

در چاپ اول این طور ترجمه کرده بودم: «تو که با اصل و نسبی، تو دیگر چرا؟» ولی این ترجمه صورت منادایی را نمی رساند. بعد به این صورت آن را تغییر دادم: «آهای خانم محترم! نه پدرت لاابالی بود و نه مادرت.» مثال بزنم: در محل کارتان، خانمی خیلی با حیا، محجّب و درست کار، ناگهان برای دادن نمره از دانشآموزی پول می گیرد. شما من ترجمه کردم:

احترام تقديمش

كنند،ميگويد

سعادتمندم،و

اگر با تحقیر به

دستش بدهند،

همچنین، «وراء

ظهره»را «زير

بغلشَبگذَارِنُدَ»

ترجمه کردهام

م*یگویدبدبخت*م.»

«اگر پروندهٔ

اعمالش را با

که می فهمید چنین کاری کرده است، مثلاً به او می گویید: «آهای خانم محترم! تو دیگر چرا این کار را کردی؟!» من معادل «یا اخت هارون» را با توجه به تفسير كه يك وجه أن تعريض است، «آهای خانم محترم!» ترجمه کردهام.

é چطور می شود این موارد را در ترجمهٔ لغت به لغت درآورد؟ خیلی سخت است. در ضربالمثلها، در انگلیسی وقتی جایی را رنـگ کردنـد، رو تابلـو مینویسـند: «Wet Paint!» یعنی «رنگ خیس!» در فارسی می گوییم: «رنگی نشوید!»

در انگلیـس میگوینـد: «To cavy coats to Newcastle» (بردن زغال سنگ به شهر». به فارسی چه میگوییم؟

- زيره به كرمان بردن!

ملكي: اگر اين كار را نكنيم، ترجمهٔ ما ترجمه نیست. توجه بفرمایید: در قرآن کریم داریم: «یُضلّ من پشاء و پهدې من پشاء». من در ترجمه سعی کردهام باورهای اعتقادی نوجوان و جوان را تخریب نکنم. دوستی در اراک دارم که چند سال طلبه بود و بعــد رفـت كاسـب شــد. الان ۵۰ ســال دارد. بــه من زنگ میزند و می گوید: آشیخ علی! او هر کس را بخواهد گمراه می کند و هرکس را بخواهد هدایت می کند. پس ما چکارهایم؟! بیش از ۲۰ آیه داریم که می گویند: «یُضل من یشاء و یهدی من یشاء». یا: «تَضل من تشاء و تهدی من تشاء.» پس انسان چکاره است؟

é شما این آیات را چگونه ترجمه کردهاید؟ مسئلهٔ مهمی است. زیرا از همین نوع آیات، جبر و اختیار درآوردهاند و گروهی «معتزله» و گروهی «اشاعره» شدهاند. اما شکر خدا، با وجود مفسران گرانقدر و گران سنگ شیعه، مثل علامه طباطبایی و آیتالله جوادی آملی و مفسران گذشته، مثل شیخ طوسی شیعه نه معتزله است و نه اشاعره ـ شیخ طوسی واقعاً نکتههای خوبی در تفسیر دارد. به همین دلیل شیخ طبرسی «مجمعالبیان» را براساس تفسیر شیخ طوسی تدوین کرده است. الان هم خیلیها قبل از اینکه بگویند «المیزان»، می گویند مجمعالبیان. این هنر ما مترجمان است كه اين نكتهها را دربياوريم، نه اینکه همه را به تفسیر ارجاع بدهیم. در این صورت خواننده حق دارد بگوید: «آقای مترجم! پس خودت چـکارهای؟!» در حقیقت مترجـم بایـد بین مفسـر و خوانندهٔ قرآن قرار بگیرد و حلقهٔ وصل باشد. مفسران می گویند: دو جور هدایت داریم: یکی

هدایت ابتدایی و دوم هدایت پاداشی. هدایت ابتدایی همان «هدیً للناس» است که به معنای راهنمایی است. راه را نشان میدهد، ارائهٔ طریق می کنید و شامل همه می شود. هدایت پاداشی، «ایصال الی المطلوب» برای بعضیها و دستگیری است: «هـدى للمتقيـن» و «يهـدون بامرنـا».

ازیک نفر نشانی حرم امام رضا (ع) را می پرسی، می گوید: می روی سر خیابان ۷ «کوهسنگی»، تاکسی را صدا می زنی و می گویی حرم! می بردت. این راهنمایی است. یک وقت مادرت را خیلی دوست داری، می ترسی نتواند حرم را پیدا کند و گـم بشـود. می گویـی مـادر! آماده شـو خـودم به حرم مىبرمت. این هدایت پاداشی است. خدا می فرماید اگر شما «هدی للناس» را گوش کردی و بلند شدی که راه را بروی، من هم دستت را می گیرم، نگران نباش، ایصال الی مطلوب.»

اگر تفسيرٍ ما «قرآنِ به قرآن» باشد (القرآن يفسّر بعضه بعضا) که اصلا هنر علامه طباطبایی این نوع تفسير است، ترجمه هم بايد قرآن به قرآن باشد. در جایبی از قرآن داریم: رسولان مأیوس شدند و در جای دیگر چیز دیگری داریم. اینها را باید به هم ارتباط داد. اما از چه چیز آیهٔ ۱۸۸ سورهٔ مبارکه اعراف جبر در می آید؟

ملكي: شايد من در ترجمهٔ اين آيه ميبايست توجه بیشتر می کردم. در آیهٔ ۱۸۷ اعراف می فرماید: «يسئلونک عن الساعة ايّان مُرسها ... يعني بـه پیغمبر (ص) میفرماید: از تو میپرسند قیامت کی برپا می شود؟ بگو: علمش فقط پیش خداست و جز او، کسے به وقتش آن را بریا نمی کند ...»

از این جمله می فهمیم: روز قیامت را فقط خدا میدانید کیه چیه روزی است. و در پانوشت آن (صفحـهٔ ۱۷۴ ترجمـه خواندنـی قرآن کریـم) آوردهام: «۱۴» معصوم (ع) نمی توانند به صورت مستقل و بـه خـودی خـود از زمـان قیامـت آگاه شـوند، امـا به کمک خدا می توانند از آن باخبر شوند و البته باخبر شدهاند. در این باره، ِآیههای پایانی سورهٔ جن (صفحـهٔ ۵۷۳) را حتمـا ببینیـد.»

آن آيهها چنيناند: «عالم الغيب فلا يظهر على غيبه احدا الا من ارتضى من رسول فانّه يسلك من بین یدیه و من خلفه رصدا» (آیات ۲۶ و ۲۷ جن). یعنی: «دانای غیب است و کسی را بر اسرار غیبش مسلط نمی کند، مگر آنهایی را که به پیامبری انتخاب کنید که در آن صورت، از پیش رو و پشت سـرش محافظانی میفرسـتد.»

é جناب استاد ملکی از اینکه در این گفتوگو شـرکت کردید از شـما سپاسـگزارم.

به نظر شما در این سیاق جمله مىخواھنداز مريم تعريف كنند که می گویند: «یا اخت هارون»؟ يامىخواهند به ایشان طعنه بزنند؟ به نظرم فضای ایه با طعنه و نیش زدن بيشترتطبيق دارد تا تعریف!